Selbsthewusstsein als perspektivische Differenzierung

Kristina Musholt

Department of Philosophy, Logic and Scientific Method, London School of Economics

1. Selbstbewusstsein

Selbstbewusstsein ist nicht ohne Grund ein Thema, das traditional im Zentrum vieler
philosophischer Theorien steht und zunehmend auch von den Naturwissenschaften in Blick
genommen wird. Schliellich ist die Fahigkeit, sich seiner selbst gewahr zu sein und uber
sich nachzudenken, eine Fahigkeit, die zum Wesen dessen, was wir als menschlich
bezeichnen, gehort. Erst mit dem Bewusstsein unserer selbst kénnen wir eine Identitat
entwickeln, uns zu uns verhalten, Uber uns reflektieren, Grinde fir unser Handeln angeben
und uns fragen, wer wir sind und welche Art von Leben wir filhren mochten. Erst mit der
Fahigkeit zum selbstbewussten Denken stellen sich also diejenigen Fragen, die im Zentrum

dieses Bandes stehen — Fragen nach Freiheit und Notwendigkeit, sowie nach Moral.

Wie aber ist der Begriff des Selbstbewusstseins zu verstehen? Selbstbewusstsein lasst sich
als die Fahigkeit ,ich“-Gedanken haben zu kdnnen defininieren. Diese ,ich“-Gedanken
zeichnen sich durch drei Charakteristika aus: 1. sie beziehen sich notwendigerweise (und fur
das Subjekt explizity auf das Subjekt des Gedankens, 2. sie sind unmittelbar
handlungsrelevant, und 3. sie sind immun gegen Irrtum durch Fehlidentifikation.

Nehmen wir zur lllustration dieser Definition ein Beispiel: Selbstbewusstein steht fur ein
unmittelbares Wissen von den eigenen kérperlichen und mentalen Zustédnden. Ich weiss
beispielsweise, dass ich jetzt gerade an meinem Schreibtisch sitze und dariber nachdenke,
was ich als néchstes schreiben mdchte. Vielleicht weiss ich auch, dass ich dabei leichte
Ruckenschmerzen verspire. Und ich weiss dies sehr unmittelbar, ohne dass ich mich dazu
beobachten oder Informationen von Dritten einholen musste. Diese Art von Wissen wird in
der Regel mithilfe des Personalpronomens ,ich“ ausgedrickt (daher der erste Teil der
Definition).

Nicht jedes Wissen, dass ich Gber mich haben kann, ist eine Form von Selbstbewusstsein.
Jemand kann mir zum Beispiel sagen, dass KM im Lotto gewonnen hat, und obwohl dies
faktisch Information tber mich selbst ist, kann es sein, dass ich mir dessen nicht bewusst bin
(wenn ich etwa meinen Namen vergessen habe). Es kann auch sein, dass ich mich im
Vorbeigehen im Spiegel sehe und zu dem Schluss komme, dass die Person im Spiegel mal
wieder zum Friseur gehen kdnnte, ohne dass mir bewusst ist, dass es sich dabei um mich
selbst handelt. Habe ich dagegen einen ,ich“-Gedanken, kann mir dieses nicht passieren.
.lch“-Gedanken sind daher irreduzibel — sie lassen sich nicht ohne Verlust in Gedanken, die

eine Beschreibung oder den Namen des Subjekts enthalten, Uibersetzen.*



Diese, sich notwendig auf das denkende Subjekt beziehenden Gedanken, zeichnen sich
aul3erdem, im Gegensatz zu anderen selbsbezilglichen Gedanken, durch eine unmittelbare
Handlungsrelevanz aus.? Wenn ich denke, dass ich mal wieder zum Friseur gehen konnte,
wird mich dieser Gedanke dazu veranlassen, dies auch zu tun. Anders im Fall des
Lotteriegewinns — solange mir nicht klar ist, dass ich KM bin, wird mich die Information, dass
KM im Lotto gewonnen hat, nicht dazu veranlassen, etwas zu unternehmen (etwa eine Reise
zu buchen), auch wenn die Information faktisch mich betrifft.

Wir konnen aber noch spezifischer werden, und zwar kénnen wir, Wittgenstein® folgend,
zwischen dem objektiven und dem subjektiven ,ich“-Gebrauch unterscheiden. Letzterer
zeichnet sich dadurch aus, dass ich, wenn ich mir eine bestimmte Eigenschaft zuschreibe,
mich nicht dartber tduschen kann, wem ich diese Eigenschaft zuschreibe. Wenn ich
beispielsweise Schmerzen habe, und aufgrund meiner Schmerzempfindung sage ,lch habe
Schmerzen®, dann kann ich mich nicht dartber tduschen, dass ich wirklich das Subjekt
dieser Schmerzempfindung bin. Ich kann mich zwar eventuell bezlglich des Préadikats der
Schmerzzuschreibung tauschen, nicht aber bezlglich der Frage wer Schmerzen hat.
Wittgenstein und Shoemaker* (und ihnen folgend auch Tugendhat®) fuhren dies darauf
zurtick, dass ich mich mit einem solchen Satz nicht identifiziere. Ich muss mich nicht erst
anhand von bestimmten Kriterien identifizieren, um wissen zu kénnen, dass ich Schmerzen
habe. Entsprechend kann ich mich mit einer solchen Selbstbzuschreibung auch nicht
fehlidentifizieren. Anders ist es im Fall des objektiven ,ich“-Gebrauchs. Wenn ich etwa in
einen Unfall mit mehreren Personen verwickelt bin und in meiner unmittelbaren Nahe ein
gebrochen aussehendes Bein entdecke, kénnte ich irrtumlicherweise zu dem Schluss
kommen, dass ich ein gebrochenes Bein habe, obwohl es sich in Wahrheit um das Bein
meines Nachbarn handelt. Bei der Zuschreibung des gebrochenen Beins handelt es sich
also nicht um eine unmittelbare Form des Selbstwissens. Es ist demnach diejenige Art von
Jch“-Gedanken, in denen ,ch“ subjektiv verwendet wird, die Kkonstitutiv fir

Selbstbewusstsein ist.

2. Theorien des Selbstbewusstseins

Wie lasst sich nun Selbstbewusstsein, also die Fahigkeit, diese Art von ,ich“-Gedanken zu
haben, erklaren?

Traditionelle philosophische Theorien gehen davon aus, dass ein Subjekt ein Bewusstsein
von sich selbst erlangt, indem es auf sich reflektiert (oder sich wahrnimmt), sich also zum
Gegenstand seiner Reflektion oder Wahrnehmung macht. Es zeigt sich allerdings, dass
Selbstbewusstsein nicht im Rahmen von Wahrnehmungs- oder Reflektionsmodellen erklart

werden kann, da solche Modelle zirkulér sind. Wenn ein Subjekt erst in einem Akt der



Selbstreflektion oder Selbstbeobachtung zu einem Bewusstsein seiner selbst gelangen
sollte, dann miusste es bereits Uber Kriterien verfugen, die es ihm ermdoglichten, eine
bestimmte Eigenschaft, oder einen bestimmten Zustand als eigenen zu erkennen. Dies wére
aber bereits eine Form von Selbstbewusstein, und damit ware eine solche Theorie zirkular.
Dieses Problem wurde bereits von Kant und Fichte erkannt, und spater vor allem von
Vetretern der ,Heidelberger Schule’®, aber auch von Shoemaker’ kritisiert. Selbstbewusstsein
ist also gerade nicht als eine Form von Gegenstandsbewusstsein zu denken. Zwar kann ich
auch zu Wissen tber mich kommen, indem ich mich beispielsweise im Spiegel betrachte
(oder mich auf Aussagen anderer stitze) — und dies ware dann Wissen in Analogie zum
gegenstandlichen Wissen. Aber letztlich muss ich dieses Wissen an ein unmittelbares
Wissen Uber mich anknlipfen kdénnen (die Frage nach der Identitdt muss irgendwo ihr Ende

finden), andernfalls bliebe das Modell zirkular.

Vertreter der Heidelberger Schule (und manche Vetreter der Phanomenologie) haben aus
dem Scheitern des traditionellen Modells gefolgert, dass es ein préa-reflexives
Selbstbewusstsein geben muss, welches die Grundlage fir reflexives Selbstbewusstsein
bildet und letzteres erst moglich macht.? Dieses pra-reflexive Selbstbewusstsein ist allerdings
diesen Autoren zufolge selbst nicht weiter analysierbar. Eine solche Theorie konstituiert
somit aber eher eine Diagnose des Problems als dessen Lésung, und kann daher nicht
wirklich befriedigen.

Als Alternative haben einige Autoren (darunter mit Blick auf Wittgenstein Tugendhat)
vorgeschlagen, dem Phanomen des Selbstbewusstseins mittels einer semantischen Analyse
des Gebrauchs des ,ich“-Pronomens auf den Grund zu gehen. Diese Strategie hat zu
wichtigen Erkenntnissen gefiihrt. So zeigt sich etwa, wie oben erlautert, dass ich mithilfe des
.ich“-Pronomens zwar auf mich referiere, mich aber damit nicht identifiziere (zumindest was
den subjektiven Gebrauch dieses Pronomens betrifft). Folglich kann ich mich auch nicht
fehlidentifizieren. Ferner hat Tugendhat anhand seiner Analyse des Gebrauchs des
Jch“-Pronomens Dbereits gezeigt, dass Selbstbewusstsein nur zusammen mit
Intersubjektivitdt gedacht und erklart werden kann. Denn um das Pronomen ,ich* richtig
verwenden zu kénnen, muss ich laut Tugendhat ein Bewusstsein von der Existenz anderer
Subjekte haben, da es konstitutiv zur Verwendung von ,ich’ gehdrt, ,dass, wer ,ich’ sagt,
erstens weiss, dass dieselbe Person von anderen Sprechern mit ,du’ angesprochen und mit
,sieler’ bezeichnet werden kann, und zweitens, dass er damit eine einzelne Person von
anderen, die er mit ,sie’ bezeichnen kann, heraushebt.“® Da ich, um das Wort ,ich* richtig
verwenden zu konnen, ferner wissen muss, dass Andere ebenfalls mithilfe dieses
Pronomens auf sich referieren kénnen, ,sind fir mich, sobald ich zu mir ,ich’ sagen kann,
eine Vielzahl von anderen ,ich’-Sagern Wirklichkeit.*® Tugendhat verweist ferner darauf,

dass die Pradikate, die ich verwende, um mir selbst Zustande zuschreiben zu konnen,
3



intersubjektive Bedeutung haben missen, und also von mir auch dazu verwendet werden

kénnen missen, Anderen diese Zustande zuzuschreiben.!

Allerdings kann Selbstbewusstsein allein mithilfe einer semantischen Analyse des
Personalpronomens ,ich® nicht erklart werden. Denn allein durch die semantische Analyse
wird noch nicht klar, wie es moglich ist, dass ein Subjekt ein unmittelbares Wissen von sich
selbst (welches es dann mithilfe des ,ich“-Begriffes zum Ausdruck bringen kann) haben
kann, wie es also maoglich ist, die oben beschriebenen ,ich“-Gedanken zu haben. Ferner
kann die semantische Analyse Tugendhats allein die besondere Handlungsrelevanz von
selbstbewussten  Uberzeugungen nicht erklaren.> Warum sind selbstbewusstse
Uberzeugungen — im Gegensatz zu solchen, die sich zwar faktisch auf mich beziehen, bei
denen ich mir dieser Tatsache aber nicht bewusst bin --, unmittelbar handlungsrelevant?

Tugenhats Analyse lasst eine Antwort auf diese Frage offen.

Einen vielversprechenden Ansatz zu einer Lésung dieses Problems liefern Theorien des
nicht-begrifflichen Selbstbewussteins, wie sie neuerdings von einigen Autoren vertreten
werden. Diesen Theorien zufolge gibt es bereits auf der vor-sprachlichen, nicht-begrifflichen
Ebene ich-artige’ reprasentationale Gehalte, die die Artikulation von ,ich’-Gedanken erst
maoglich, und deren unmittelbare Handlungsrelevanz verstandlich machen.
Zunéchst mochte ich kurz darauf eingehen, was hier mit nicht-begrifflichen Gehalten gemeint
ist. Nicht-begriffiche Gehalte sind solche Gehalte, die wir einem Subjekt zusprechen kbénnen,
obwohl dieses Subjekt nicht Uber die Begriffe verfugt, die notwendig waren, um den Gehalt
der betreffenden Reprasentation zu spezifizieren. Die Existenz nicht-begrifflicher Gehalte ist
in der Philosophie umstritten, es gibt aber gute Griinde dafir, diese anzunehmen. So zeigen
Kinder und Tiere, denen man noch keine begrifflichen Fahigkeiten zuschreiben méchte, in
bestimmten Situationen intentionales Verhalten, welches sich nicht erklaren lieRe, ohne
davon auszugehen, dass diese die Umwelt in einer bestimmten Art représentieren.
Nicht-begriffliche Gehalte unterscheiden sich von begrifflichen Gehalten dadurch, dass wir es
hier nicht mit einem propositionalen (also kompositional struktierten) ,Wissen-dass’ zu tun
haben, sondern eher mit einem prozeduralen ,Wissen-wie’.
Als ein Beispiel fur nicht-begriffliches Selbstbewusstsein wird nun in der Regel darauf
verwiesen, dass wir mittels der externen Wahrnehmung nicht nur Informationen tber unsere
Umgebung erhalten, sondern gleichzeitig immer auch tber uns. SchlieRlich nehmen wir die
Umwelt immer aus einer bestimmten uns eigenen (egozentrischen) Perspektive wahr und
erhalten somit immer auch relationale Informationen -- also beispielsweise Informationen
Uber unsere Entfernung zu bestimmten Objekten, oder dartiber, welche Art der Interaktion
diese Objekte uns ermdglichen. Indem ich also Informationen lber die Umwelt erhalte,
erhalte ich gleichzeitig immer auch schon Informationen lber mich selbst, welche meine
4



Interaktion mit der Umwelt steuern (und somit unmittelbar handlungsrelevant sind). Ferner,
so das Argument, steht bei diesen Informationen aufRer Frage, auf welches Subjekt sie sich
beziehen — sie kdnnen sich jeweils nur auf den wahrnehmenden Organismus beziehen, denn
das Subjekt kann die Umwelt immer nur aus seiner je eigenen Perspektive wahrnehmen.

Ein weiteres Beispiel fir sogenannte nicht-begriffliche ,ich’-Gehalte ist die interne
Korperwahrnehmung (Propriozeption). Diese liefert mir beispielsweise Informationen Uber
meine Position im Raum oder uber die Stellung meiner Gliedmal3en. So kann ich mittels
Propriozeption stets nur meinen eigenen Korper (etwa meine gekreuzten Beine)
wahrnehmen, nicht den Korper eines Anderen, und die Informationen, die ich Gber meinen

Kdrper erhalte, sind unmittelbar handlungsrelevant.

Bei genauerer Betrachtung bleiben solche Theorien aber unvollstandig. Denn externe
Wahrnehmung und Korperwahrnehmung liefern zwar (notwendigerweise) implizit
selbstbezogene Informationen, sie reprasentieren das Subjekt jedoch nicht explizit und
verfehlen damit das erste Kriterium fir Selbstbewusstsein. Sie verfehlen dartiber hinaus aber
auch das dritte Kriterium, da nur pradikativen Urteilen die Eigenschaft der Immunitat gegen
Irrtum durch Fehlidentifizierung zugesprochen werden kann. Nicht-begriffliche Gehalte
kénnen zwar die Basis fur solche Urteile bilden, man kann von ihnen aber nicht sagen, dass
sie selbst immun gegen Fehlidentifizierung sind.
Lassen Sie mich dies naher erlautern: Es ist zwar richtig, dass Wahrnehmung und
Propriozeption mir notwending immer auch Informationen lber mich selbst liefern, dies
heisst jedoch nicht, dass sie mich als Subjekt der entsprechenden Wahrnehmung oder
Korperempfindung auch explizit reprasentieren. Eine Analogie aus dem Bereich der
Sprachphilosophie macht das sehr schon deutlich: In Perry* findet sich das Beispiel der
Z-lander. Z-lander leben isoliert in Z-land und haben keinerlei Bewusstsein von der Existenz
anderer Orte. Wenn Z-lander sich nun (ber das Wetter unterhalten, verwenden sie
Ausdriicke wie ,es regnet‘. Nun machen Perrys Z-lander zwar notwendig eine AuRerung, die
sich auf Z-land bezieht, wenn sie etwa sagen, dass es regnet; Z-land kommt jedoch als
expliziter Bestandteil der AuRerung nicht vor — wird also nicht explizit reprasentiert (denn
eine explizite Reprasentation setzt voraus, dass einen Ausdruck gibt, der sich direkt auf den
zu reprasentierenden Sachverhalt bezieht).
Ahnlich ist es bei der Wahrnehmung: sie liefert mir explizit Informationen (iber das
wahrgenommene Objekt, und damit (notwendigerweise) implizit Gber mich; das Subjekt der
Wahrnehmung wird aber selbst nicht explizit reprasentiert. Mit anderen Worten: es ist eine
Sache, eine egozentrische Perspektive auf die Welt zu haben, es eine andere Sache, diese
auch als solche zu représentieren.
Weiterhin kann man strenggenommen nicht davon sprechen, dass nichtbegriffliche Gehalte
immun gegen Irrtum durch Fehlidentifizierung sind. Denn wie wir vorhin gesehen hatten,
5



setzt Immunitdt gegen Irrtum durch Fehlidentifizierung voraus, dass ich die
Subjektkomponente eines Ausdrucks von der pradikativen Komponente trennen kann —
wahrend die pradikative Komponente fehlgehen kann, referiert die Subjektkomponente
notwendigerweise auf das korrekte Subjekt. Dies ist aber bei nichtbegrifflichen Inhalten nicht
der Fall, da diese keine kompositionale Struktur haben und keine explizite
Subjektkomponente enthalten — man kann also in diesem Fall entsprechend weder davon
sprechen, dass die pradikative und die Subjektkomponente voneinander getrennt werden
kénnen, noch davon, dass die Subjektkomponente notwendigerweise korrekt referiert. Zwar
kénnen nichtbegriffliche Gehalte die Grundlage fiir explizite ,ich“-Reprasentationen, die
immun gegen Irrtum durch Fehlidentifizierung sind, bilden, man kann von ihnen aber nicht

sagen, dass sie selbst diese Immunitat besitzen. **

3. Selbstbewusstsein und Intersubjektivitét

Dies wirft natirlich die Frage auf, wie es zu expliziten ,ich“-Reprasentationen kommen kann.
Hier kommt nun erneut die bereits durch Tugendhats semantische Analyse stark gemachte
Intersubjektivitét ins Spiel. Genauso wie die explizite Reprasentation ,es regnet hier" oder
,€S regnet in Z-land“ den Kontrast mit dem ,dort* (oder nicht-Z-land) erfordert, erfordert die
explizite Reprasentation ,ich habe Schmerzen® den Kontrast zu anderen moglichen
Subjekten. Erst wenn wir ein Bewusstsein von der Perspektive anderer erlangen, wird uns
auch unsere eigene Perspektive als solche bewusst. Erst in der Abgrenzung zu und
Auseinandersetzung mit Anderen werden wir wirklich unserer selbst gewahr und gewinnen
ein Bewusstsein daflr, wer wir sind.

Solange ein Individuum oder ein Organismus nur damit beschétftigt ist, sich in der Umgebung
zurechtzufinden, benétigt es kein Bewusstsein seiner selbst.’* Wie wir gerade gesehen
haben, muss zwar jeder Organismus, der sich in der Welt bewegt, Uber implizit
selbstbeziigliche Informationen verfigen, die es ihm ermdglichen, sich in der Welt zu
orientieren und mit ihr zu interagieren. So sehe ich beispielsweise den Tisch vor mir als ein
Objekt, das sich in einer bestimmten Distanz zu mir befindet, und mit dem ich in
verschiedener Weise interagieren kann. Das heisst, indem ich das Objekt vor mir
wahrnehme, erhalte ich immer schon auch Information in Relation zu mir, zu meinem Kérper
(oder vielmehr zu meinem Leib) — aus meiner Perspektive. Ich muss mich selbst aber nicht
explizit in Relation zu dem wahrgenommenen Objekt représentieren. Vielmehr wird mir
meine Perspektive erst als solche bewusst, wenn ich ein Bewusstsein von der Existenz
anderer Subjekte, mit ihren jeweils eigenen Perspektiven, erlange. Erst im Kontrast zur
Perspektive Anderer wird mir meine Perspektive als meine Perspektive bewusst, erst dann

kann man von expliziten Selbstreprdsentationen, und damit von Selbstbewusstsein



sprechen. Dieses findet letztlich Ausdruck in einer gemeinsamen Sprache, jedoch gibt es
bereits auf vor-sprachlicher Ebene Stufen der Selbst-Fremddifferenzierung. (Gabe es diese
vor-sprachlichen Formen der Intersubjektivitdt nicht, ware es schwer zu sehen, wie wir

Uberhaupt eine Sprache erlernen kénnen.)

Im Folgenden moéchte ich ein Stufenmodell dieser perspektivischen Differenzierung
prasentieren, welches verstandlich machen soll, wie wir von implizit selbstbeziglichen
Informationen zu expliziten Selbstreprasentationen (und damit zu Selbstbewusstsein)
gelangen.'” Das Modell basiert auf der Interpretation entwicklungspsychologischer Studien,
und bezieht sich damit zunachst auf die Entwicklung von Selbstbewusstsein und
Intersubjektivitat. Man kann aber durchaus davon ausgehen, dass primitive Formen der
Fremd- und Selbsterfahrung auch bei erwachsenen Menschen noch aktiv sind, dass es also
auch bei Erwachsenen verschieden ausdifferenzierte Formen der Selbst- und
Fremdreprasentation (die in unterschiedlichen Situation je unterschiedlich zum Tragen

kommen) gibt.

4. Stufen der Selbst-Fremddifferenzierung

Interessanterweise sind Menschen — im Gegensatz zu den meisten anderen Tieren — bereits
wenige Stunden nach der Geburt dazu in der Lage, Gesichtsausdriicke zu imitieren.*® Dies
ist deshalb interessant, weil diese Fahigkeit vorauszusetzen scheint, dass das Neugeborene
das andere Gesicht automatisch als dem eigenen Gesicht ahnlich erkennt — obwohl es das
eigene Gesicht ja noch nie ,von aufen* wahrgenommen hat --, so dass die
wahrgenommenen Gesichtsausdriicke mit den Bewegungen der eigenen Gesichtsmuskeln
in Ubereinstimmung gebracht werden kénnen.**

Obwohl dies eine beindruckende Leistung ist, zeigt dies aber noch nicht, dass Neugeborene
bereits ein Bewusstsein von anderen Subjekten als dem Selbst ahnlich haben, oder dass sie
bewusst zwischen sich selbst und Anderen unterscheiden kdnnen. Die eben beschriebenen
Reaktionen kénnen rein automatisch vollzogen werden, ohne dass damit bereits ein Selbst-
oder Fremdbewusstsein einhergeht. Auch muss auf dieser Stufe natirlich noch kein
Bewusstsein von anderen Subjekten als solchen, die Wahrnehmungen, Emotionen,
Uberzeungen oder Intentionen haben kénnen (also als Subjekten, die propositionale
Einstellungen haben kdnnen), vorhanden sein. So sind Menschen also zwar von Geburt an
in einen sozialen Kontext eingebunden (in welchem der Leib eine wesentliche Rolle spielt),

sie erfahren sich aber noch nicht als ein Subjekt unter anderen. %

Ab dem Alter von 9 Monaten erreichen soziale Interaktionen eine neue Qualitat (in der



Entwicklungspsychologie spricht man nun von ,sekundarer Intersubjektivitat)®, die
interessante neue F&ahigkeiten vermuten lasst. Ab diesem Alter gehen Kleinkinder
sogenannte triadische Interaktionen ein, d.h. sie koordinieren ihr objekt-gerichtetes Verhalten
mit ihrem personen-orientierten Verhalten. Bespielweise zeigen sie geteilte Aufmerksamkeit
auf einen wahrgenommenen Gegenstand. Sie versuchen etwa, den Blick des Gegenibers
aktiv auf diesen Gegenstand zu richten, indem sie wiederholt vom Gegenstand zum Gesicht
des Gegenlbers blicken oder darauf zeigen.? Andere Subjekte werden also nun (implizit) als
Wahrnehmungssubjekte behandelt. Auch zeigen Kinder ab diesem Alter das Phanomen der
,Sozialen Referenz*: Wenn Kinder in diesem Alter etwa unsicher sind, wie sich verhalten
sollten, orientieren sie sich an den emotionalen Ausdriicken ihrer Bezugsperson.?®* Sie
behandeln andere Subjekte nun also (implizit) als emotionale Subjekte. Ferner beginnen
Kinder ab diesem Alter proto-deklarative und proto-imperative Zeigegesten zu verwenden.?*
Ersteres bezeichnet die Tatsache, dass bestimmte Situation mit Gerauschen oder durch
Zeigegesten ,kommentiert* werden, letzteres die Tatsache, dass Kinder etwa auf einen
gewinschten Gegenstand in auffordernder Form zeigen. Sie behandeln Andere damit
implizit als epistemische Subjekte sowie Akteure.

Allerdings zeigen auch diese Fahigkeiten weder, dass Kinder in diesem Alter in der Lage
sind, Anderen mentale Zusténde als solche zuzuschreiben (sie verstehen beipielsweise noch
nicht, dass mentale Zustande fehl-reprasentieren kénnen), noch dass sie explizit zwischen
sich und Anderen unterscheiden kénnen. Es findet zwar eine automatische Koordination des
eigenen Verhaltens mit dem Verhalten der Anderen statt, dies setzt aber noch keine explizite
Unterscheidung zwischen Eigen und Fremd voraus. Mentale Zustande werden also faktisch

,geteilt, es muss dafiir aber kein explizites Bewusstsein von Fremd und Selbst vorliegen.®

Um sich als ein Subjekt under anderen zu begreifen und damit zu einem expliziten
Selbstbewusstsein zu kommen (welches sich letztlich in ,ich*-Zuschreibungen artikuliert),
missen Kinder nicht nur faktisch die mentalen Zustande Anderer teilen kdnnen, sondern sie
missen auch verstehen, dass andere Subjekte mentale Zustdande haben kdnnen, die sich
von den eigenen unterscheiden, und sie missen sich der Tatsache bewusst werden kénnen,
dass sie selbst zum Gegenstand der mentalen Zustdnde Anderer werden kénnen (das
Andere sie beispielsweise wahrnehmen, an sie gerichtete Wiinsche und Aufforderungen
haben, Uber sie nachdenken und sich eine Meinung bilden kénnen).

Ein Zeichen dafir, dass diese Bewusstseinstufe (zumindest ansatzweise) erreicht wird,
besteht im erfolgreichen Bestehen des Spiegeltestes im Alter von 18-24 Monaten.?® Das Kind
nimmt sich nun zum ersten Mal sozusagen aus der ,Aul3enperspektive” — also aus der
Perspektive, aus der es auch von anderen wahrgenommen werden kann --  wabhr.
Bezeichnenderweise treten ab diesem Alter auch zum ersten Mal Zeichen sogenannter

,selbstbewusster oder sekundarer Emotionen®, wie etwa Scham und Schiichternheit auf.?’
8



Ferner zeigen Kinder ab diesem Alter erste Zeichen von Empathie.?® Jingere Kinder
reagieren typischerweise gestresst, wenn sie in der Nahe einer anderen Person sind, die
Zeichen von emotionaler Belastung zeigt. (Sie fangen beispielsweise selbst an zu weinen,
wenn ein Kind in ihrer N&he weint.) Sie lassen sich sozusagen von der Emotion des Anderen
anstecken, ohne zwischen diesen und ihren eigenen Emotionen unterscheiden zu kdnnen. In
der zweiten Halfte des zweiten Lebensjahres beginnen Kinder demgegeniber ein trostendes
Verhalten an den Tag zu legen. Sie zeigen also ein Bewusstsein dafur, dass der emotionale
Zustand tatsachlich der Zustand eines Anderen ist. Auch sind sie nun zum ersten Mal in der
Lage zu verstehen, dass ein Gegenstand, den sie wahrnehmen, nicht unbedingt von einer
anderen Person wahrgenommen werden kann.*

Das Verhalten von Kindern in diesem Alter drickt also nun ein gewisses Verstandnis davon
aus, dass ihre eigenen mentalen Zustande sich von denen Anderer unterscheiden kénnen,
und dass sie selbst zum Gegenstand dieser mentalen Zustdnde werden kénnen. Dieses
Verstandnis muss aber noch nicht begrifflich-sprachlicher Natur sein. Ferner haben Kinder in
diesem Alter noch keinen Begriff von mentalen Zustdnden, als solchen, die in einem
kausalen Zusammenhang mit anderen mentalen Zustanden stehen, und die

fehlreprasentieren kdnnen.

Diese Erkenntnis wird erst im Alter von etwa 4-5 Jahren erreicht, wenn Kinder den sog.
Jfalse-belief-task“ bestehen.*® Experimente, die diese Fahigkeit testen, laufen nach
folgendem Schema ab: Das Kind wird mit zwei Akteuren (etwa Handpuppen) konfrontiert —
z.B. Susi und Maxi. Susi hat einen Ball, den sie einen Korb legt. Sie verlasst nun den Raum.
Maxi nimmt den Ball aus dem Korb und legt ihn in eine Box. AnschlieRend kommt Susi
wieder zuriick und mdchte mit dem Ball spielen. Das Kind wird gefragt, wo Susi nach ihrem
Ball suchen wird. Jiingere Kinder antworten typischerweise, dass Susi dort hach dem Ball
schauen wird, wo er sich tatsachlich befindet (also in der Box). Erst ab einem Alter von 4-5
Jahren sind Kinder in der Lage dazu, diese Frage richtig zu beantworten. Interessanterweise
gilt dies nicht nur fur die Uberzeugungen Anderer, sondern auch fiir die eigenen
Uberzeugungen. Zeigt man Kindern beispielsweise eine Smarties-Box, in der sich
Uberraschenderweise Stifte befinden, und fragt sie dann, welchen Inhalt sie urspriinglich in
der Box vermuteten, so antworten Kinder, die jinger als 4-5 Jahr alt sind, dass sie dort
immer schon Stifte vermuteten.®

Erst im Alter von 4-5 Jahren verstehen Kinder also, dass Uberzeugungen fehlreprasentieren
koénnen, und dass Wirklichkeit und Glaube zwei verschiedene Dinge sind. Kinder ab diesem
Alter zeigen auch erstmals die Fahigkeit zum absichtlichen Liigen, und zur Unterscheidung
zwischen ,Sein und Schein® (beispielsweise lernen sie, dass ein Objekt wie ein bestimmter
Gegenstand aussehen kann — etwa wie ein Stein — aber trotzdem ein anderer Gegenstand
sein kann — etwa ein Schwamm). Diese Fahigkeiten sind dartber hinaus eng mit

9



sprachlichen Entwicklungen korreliert.*

Erst wenn diese Differenzierungsstufe erreicht ist, kann das Kind beginnen, ein
Selbstkonzept als jemand mit bestimmten propositionalen Einstellungen (also etwa
bestimmten Uberzeugungen, Winschen und Absichten) — in Abgrenzung zu den
propositionalen Einstellungen Anderer — entwickeln. Und erst dann kann es Stellung zu den
eigenen Uberzeugungen, Wiinschen und Griinden (sowie zu denen Anderer) beziehen, und

sich bewusst mit diesen auseinandersetzen.

Wir sehen also, dass es eine Vielzahl von Formen sozialer Interaktion gibt, die aufeinander
aufbauen, und so den Ubergang von implizit selbst-bezuiglichen Informationen zu expliziten
Selbstreprasentationen mdglich machen. Selbstbewusstsein entsteht somit in einem
stufenweisen Prozess der Fremd-Selbst-Differenzierung. Dabei werden die implizit
selbstbeziiglichen Reprasentationen (welche wesentlich fur ein Verstandnis der
Handlungsrelevanz und der Immunitdt gegen Irrtum durch Fehlidentifizierung von
.ich“-Gedanken sind) schrittweise konzeptualisiert und damit explizit gemacht. Wie genau
dieser Prozess vonstatten geht, welche Rolle die Sprache dabei spielt, und in welchem
Ausmal die friihen sozial-kognitiven Fahigkeiten auch bei Erwachsenen noch aktiv sind, ist

Gegenstand gegenwartiger und zukinftiger Forschung.

5. Fazit

Nur selbstbewussten Wesen steht der Raum zu Fragen nach Freiheit und Notwendigkeit
offen. Selbstbewusstsein und Intersubjektivitat kdnnen aber nicht getrennt voneinander
gedacht werden — erst ein Bewusstsein von der Existenz Anderer erdffnet uns ein
Bewusstsein unserer selbst (und gewahrt uns damit Einlass in den Raum der Reflektion, des
Normativen und der Grunde). Die perspektivische Differenzierung, die uns erst die
Abgrenzung zu Anderen, und damit ein Bewusstsein von uns selbst ermdglicht, erfolgt
ihrerseits in einem mehrstufigen Prozess. Dabei muss ein besseres Verstdndnis dieses
Prozesses — und damit ein besseres Verstandnis unserer selbst und unseres Verhaltnisses
zu Anderen — keineswegs mit einem wissenschaftlichen Blick auf den Menschen im
Widerspruch stehen. Vielmehr kénnen und sollten sich Philosophie und Wissenschaft

sinnvoll in der Erforschung dieses Verhaltnisses erganzen.

Anmerkungen

10



! Perry, John 2000: The Problem of the Essential Indexical and Other Essays. Stanford: CSLI
Publications.

2 Ebd.

3 Wittgenstein, Ludwig (1958) The blue and brown books. Basil Blackwell.

4 Shoemaker, Sydney (1968) "Self-reference and self-awareness." Journal of Philosophy 65, 555-567.
5 Tugendhat, Ernst (1979) Selbstbewusstsein und Selbstbestimmung. Frankfurt: Suhrkamp Verlag.

¢ Siehe z.B. Frank, Manred (1991) Selbstbewusstseinstheorien von Fichte bis Sarte. Frankfuhrt:
Suhrkamp.

7 Shoemaker (1968).

8 Vgl. Frank (1991) sowie Zahavi, Dan (2005) Subjectivity and Selfhood: Investigating the First-Person
Perspective. MIT Press.

° Tugendhat (1979), S. 74.

10 Tugendhat, Ernst (2003). Egozentritizat und Mystik: Eine anthropologische Studie. C.H. Beck, S. 29

1 Ahnliche Argumente finden sich bei Strawson, Peter (1959) Individuals. London: Methuen und
Evans, Gareth (1982) The Varieties of Reference. Oxford: Oxford University Press.
2 Rosefeldt, Tobias (2000) Sich Setzen, Oder Was Ist Eigentlich Das Besondere an
SelbstbewulRtsein? John Perry Hilft, Eine Debatte Zwischen Henrich Und Tugendhat Zu Klaren.
Zeitschrift flir Philosophische Forschung 54 (3), S. 425 - 444,
13 Siehe z.B. Bermudez, José L. (1998). The Paradox of Self-Consciousness. Cambridge, MA: MIT
Press; Hurley, Susan L. (1997). Nonconceptual Self-Consciousness and Agency: Perspective and
Access. Communication and Cognition (Teil 1 des Sonderbandes: Approaching Consciousness),
30(3/4), 207-248; und Vosgerau, Gottfried (2009). Mental representation and self-consciousness:
From Basic Self-Representation to Self-Related Cognition. Paderborn: Mentis.
14.2000.
I Interessanterweise ist es allerdings gerade die Tatsache, dass das Subjekt in diesem Féallen nur
implizit, nicht aber explizit reprasentiert ist, die erklaren kann, warum nicht-begriffliche Inhalte dieser
Art die Basis fur ,ich“-Gedanken, die immun gegen Irrtum durch Fehlidentifikation sind, bilden kénnen.
Da die Anwendung des ,ich"-Begriffs ndmlich nur explizit macht, was vorher (notwendigerweise)
bereits implizit gegeben war, wird durch die Bildung eines ,ich"-Gedankens keine neue Fehlerquelle
eingefuhrt (insbesondere wird keine Identifikationskomponente erfordert). Fur eine ausfuhrlichere
Diskussion siehe Recanati, Francois (2009). De re and de se. Dialectica, 63(3), 249-269 und Musholt,
Kristina (2011). “Self-consciousness and nonconceptual content.” Philosophical Studies. DOI
10.1007/s11098-011-9837-8.
s Was nicht heil3t, dass es kein Bewusstsein bendtigt — wir sollten die Begriffe Bewusstsein und
Selbstbewusstsein von einander trennen. Auch Tiere verfiigen Uber ein Bewusstsein von der Umwelt,
ob sie jedoch auch lber ein Selbstbewusstsein verfligen ist offen.
17 Vvgl. auch Pauen, Michael (1999). "Selbstbewusstsein: Ein metaphysisches Relikt?" In: Kai Vogeley
& Albert Newen (Hg.) Das Selbst und seine neurobiologischen Grundlagen. Paderborn: Mentis sowie
Musholt, Kristina (2012). Self-consciousness and intersubjectivity. Grazer Philosophische Studien 84,
75-101.
18 Meltzoff, Andrew N. & Moore, Keith (1977). "Imitation of facial and manual gestures by newborn
infants." Science 198, 75-78.
» Die Grundlage dieser Fahigkeit bilden mdglicherweise die sogenannten ,Spiegelneurone”. Dies sind
Neuronen, die sowohl bei der Ausfihrung einer bestimmten Handlung (beispielsweise einer
Greifhandlung) als auch bei der Beobachtung derselben Handlung bei einer anderen Person aktiv
sind.
2 QObwohl in der entwicklungspsychologischen Literatur hier von ,primarer Intersubjektivitat"
gesprochen wird, sollte man also strenggenommen noch nicht von Intersubjektivitdt sprechen, da
letzteres voraussetzt, dass zwei Subjekte sich als solche begegnen (sich also gegenseitig als
Subjekte erkennen und anerkennen).
2L Trevarthen, Colwyn (1979). "Communication and cooperation in early infancy: A description of



primary intersubjectivity." In: Margaret Bullowa (Ed). Before speech: The beginning of interpersonal
communication, 321-347

2 Tomasello, Michael et al. (2005). "Understanding and sharing intentions: The origins of cultural
cognition." Behavioral and Brain Sciences 28, 675—691.

2 Feinman, Saul (1982). "Social referencing in infancy." Merrill-Palmer Quarterly 28, 445-470.

% Bates, Elizabeth (1979). The emergence of symbols: Cognition and communication in infancy. New
York: Academic Press.

% Vgl. Barresi, John & Moore, Chris (1996). "Intentional relations and social understanding."
Behavioral and Brain Sciences 19, 107-154.

% Amsterdam, Beulah (1972). "Mirror self-image reactions before the age of two." Developmental
Psychobiology 5, 297-305.

27 Lewis, Michael et al. (1989). "Self development and self-conscious emotions." Child Development
60, 146-156.

% Hobson, Peter (2002). The cradle of thought: Explorations of the origins of thinking, Oxford:
Macmillan.

2 Moll, Henrike & Tomasello, Michael (2006). "Level 1 perspective-taking at 24 months of age." British
Journal of Developmental Psychology 24, 603—613.

%0 Wimmer, Heinz & Perner, Josef (1983). "Beliefs about beliefs: Representation and constraining
function of wrong beliefs in young children’s understanding of deception.” Cognition, 13, 103—-128.

31 Gopnik, Alison (1993). “How We Know Our Minds: The lllusion of First-person Knowledge of
Intentionality.” In: Goldman, A. (Hrsg.), Readings in Philosophy and Cognitive Science, Cambridge, S.
315-346. Eine detaillierte Meta-Studie zur Parallelitdt der Entwicklung der Fahigkeit, sich selbst und
Anderen Fehluberzeugungen zuschreiben zu kénnen findet sich in Wellman Henry M. et al. (2001).
"Meta-Analysis of Theory-of-Mind-Development: The truth about false belief." Child Development 72,
665-684.

% Eine Ubersicht der verschiedenen Fahigkeiten, die in diesem Alter auftreten, findet sich in Rakoczy,
Hannes (2008). "Du, Ich, Wir: Zur Entwicklung sozialer Kognition bei Mensch und Tier." In: Ricarda
Schubotz (Hg.), Other minds, Paderborn: Mentis.



	Ähnliche Argumente finden sich bei Strawson, Peter (1959) Individuals. London: Methuen und Evans, Gareth (1982) The Varieties of Reference. Oxford: Oxford University Press.

